
BUONI O CATTIVI? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

INTRODUZIONE 

 

 

 

"Buoni o Cattivi? L'essere umano nasce buono o cattivo?" è un piccolo saggio che esplora le 

due concezioni opposte riguardo alla natura umana alla nascita. Da un lato, viene analizzato 

l'ottimismo antropologico di JJ Rosseau, secondo il quale l'uomo nasce buono e la società 

corrompe la sua bontà originaria. Dall'altro lato, viene esaminato il pessimismo antropologico 

di Hobbes, che sostiene che l'uomo nasce cattivo e ha bisogno di un'autorità forte per 

controllare i suoi istinti distruttivi. Attraverso una prospettiva sociologica, il libro cerca di 

delineare le due visioni contrastanti, offrendo una panoramica delle teorie e delle evidenze a 

sostegno di entrambe le posizioni. Alla fine del saggio, viene fornita una bibliografia per 

approfondire ulteriormente il tema. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



INDICE 

Cap.1 L'ottimismo antropologico di JJ Rosseau 

1.1 La visione di Rosseau sulla natura umana 

1.2 L'innocenza originaria dell'uomo 

1.3 L'influenza dell'ambiente sulla bontà umana 

1.4 Critiche e controversie sull'ottimismo di Rosseau 

Cap.2 Il pessimismo antropologico di Hobbes 

2.1 La visione di Hobbes sulla natura umana 

2.2 La condizione di guerra e l'egoismo umano 

2.3 La necessità del potere e dell'autorità 

2.4 Critiche e dibattiti sul pessimismo di Hobbes 

Cap.3 Confronto tra le due concessioni 

3.1 Differenze e similitudini tra l'ottimismo e il pessimismo 

3.2 Implicazioni sociologiche delle due visioni 

3.3 L'importanza del contesto sociale nell'influenzare il comportamento umano 

3.4 Prospettive moderne sulla natura umana 

Cap.4 Visioni sociologiche contemporanee 

4.1 Teorie sociologiche sulla natura umana 

4.2 L'interazione tra individuo e società 

4.3 L'influenza dei fattori sociali sulla moralità 

4.4 Critiche e dibattiti sulle teorie sociologiche contemporanee 



Cap.5 Conclusioni 

5.1 Riflessioni sulle due concessioni 

5.2 L'importanza del dibattito sulla natura umana 

5.3 Possibili implicazioni per la società 

 

 

 

 

 



 

CAP.1 L’OTTIMISMO ANTROPOLOGICO DI J.J. ROSSEAU 

1.1 La visione di Rosseau sulla natura umana 

________________________________________________________________________________________________________________  

Jean-Jacques Rousseau, filosofo e scrittore del XVIII secolo, è noto per la sua visione ottimistica 

sulla natura umana. Secondo Rousseau, l’uomo nasce buono e innocente, ma viene corrotto dalla 

società e dall’ambiente circostante. La sua concezione si basa sull’idea che l’uomo sia naturalmente 

incline alla bontà e alla compassione. 

Rousseau credeva che l’essenza dell’uomo fosse positiva e che la sua bontà originaria fosse distorta 

dalla società. Egli sosteneva che l’uomo, in uno stato di natura, fosse libero e felice, vivendo in 

armonia con la natura e gli altri esseri umani. Tuttavia, con l’avvento della civiltà e della proprietà 

privata, l’uomo ha iniziato a competere e a confrontarsi con gli altri, dando origine a conflitti e 

disuguaglianze. 

Secondo Rousseau, l’ambiente sociale e culturale in cui l’individuo cresce ha un impatto 

significativo sulla sua bontà o cattiveria. Egli credeva che la società corrompesse l’individuo, 

imponendo norme e valori che vanno contro la sua natura originaria. L’educazione, la cultura e le 

istituzioni sociali influenzano il comportamento umano, spingendo l’individuo verso l’egoismo e 

l’alienazione. 

Rousseau sottolineava l’importanza di un ambiente sociale sano e giusto per preservare la bontà 

umana. Egli proponeva una società basata sulla libertà, l’uguaglianza e la partecipazione 

democratica, in cui l’individuo potesse sviluppare appieno il suo potenziale positivo. Secondo 

Rousseau, solo attraverso una riforma sociale radicale si poteva sperare di recuperare la bontà 

originaria dell’uomo. 



Tuttavia, la visione di Rousseau sulla natura umana non è priva di critiche e controversie. Alcuni 

sostengono che la sua concezione sia troppo idealizzata e poco realistica. Alcuni critici affermano 

che l’uomo sia intrinsecamente egoista e che la bontà sia solo una maschera per ottenere vantaggi 

personali. Altri sostengono che la sua visione sia troppo deterministica, trascurando la complessità 

e la diversità dell’essere umano. 

Nonostante le critiche, la visione di Rousseau sulla natura umana ha avuto un impatto significativo 

sulla sociologia e sulla filosofia politica. Ha contribuito a sviluppare il concetto di “naturalezza” e 

ha influenzato il pensiero di molti altri filosofi e teorici sociali. 

In conclusione, la visione di Rousseau sulla natura umana si basa sull’ottimismo e sulla fiducia nella 

bontà intrinseca dell’essere umano. Egli credeva che l’uomo nascesse buono, ma venisse corrotto 

dalla società. La sua concezione mette in evidenza l’importanza dell’ambiente sociale e culturale 

nell’influenzare il comportamento umano. Tuttavia, la sua visione non è priva di critiche e dibattiti, 

e molte altre teorie sociologiche hanno offerto prospettive diverse sulla natura umana. 

 

1.2 L’innocenza originaria dell’uomo 

________________________________________________________________________________________________________________  

Nel contesto del dibattito sulla natura umana, una delle questioni fondamentali riguarda 

l’innocenza originaria dell’uomo. Secondo la visione ottimistica di J.J. Rosseau, l’uomo nasce buono 

e innocente, mentre secondo la visione pessimistica di Hobbes, l’uomo nasce cattivo e egoista. 

Queste due concezioni opposte hanno suscitato un vivace dibattito tra i filosofi e i sociologi nel 

corso dei secoli. 

Secondo Rosseau, l’uomo nasce con una natura intrinsecamente buona. Egli sostiene che 

l’innocenza originaria dell’uomo viene corrotta dalla società e dalle sue istituzioni. Rosseau crede 

che l’uomo sia naturalmente incline alla compassione, all’altruismo e alla cooperazione. Egli 

sostiene che l’ambiente sociale corrompe l’innocenza originaria dell’uomo, portandolo a diventare 

egoista e competitivo. 



Rosseau attribuisce la corruzione dell’uomo alla proprietà privata e all’ineguaglianza sociale. 

Secondo lui, l’accumulo di ricchezza e il desiderio di potere sono le cause principali della 

corruzione umana. Rosseau sostiene che l’uomo è naturalmente incline a vivere in armonia con gli 

altri e che la società dovrebbe essere organizzata in modo da promuovere l’uguaglianza e la 

solidarietà. 

D’altra parte, secondo Hobbes, l’uomo nasce cattivo e egoista. Hobbes sostiene che l’innocenza 

originaria dell’uomo è caratterizzata da una condizione di guerra di tutti contro tutti, in cui ogni 

individuo cerca di soddisfare i propri desideri a spese degli altri. Secondo Hobbes, l’uomo è spinto 

da una naturale tendenza all’egoismo e alla ricerca del proprio interesse personale. 

Hobbes sostiene che la società ha bisogno di un’autorità centrale forte per mantenere l’ordine e la 

stabilità. Egli sostiene che solo un governo forte può impedire agli individui di danneggiarsi 

reciprocamente e garantire la sicurezza e la pace. Secondo Hobbes, l’uomo è naturalmente incline 

a cercare il potere e la dominazione sugli altri, e solo un’autorità centrale può frenare questa 

tendenza distruttiva. 

Il dibattito tra l’ottimismo di Rosseau e il pessimismo di Hobbes ha suscitato numerose critiche e 

controversie nel corso dei secoli. Alcuni critici sostengono che entrambe le concezioni sono 

eccessivamente semplificate e che la natura umana è più complessa e sfaccettata di quanto possa 

essere descritta da queste visioni estreme. 

Inoltre, le concezioni di Rosseau e Hobbes sono state oggetto di dibattito anche nel campo della 

sociologia. Molti sociologi sostengono che la natura umana sia influenzata sia dalla biologia che 

dall’ambiente sociale. Secondo questa prospettiva, l’uomo nasce con una certa predisposizione 

biologica, ma il suo comportamento e la sua moralità sono modellati dall’ambiente sociale in cui 

vive. 

La sociologia contemporanea ha sviluppato diverse teorie sulla natura umana che cercano di 

integrare le visioni ottimistiche e pessimistiche. Ad esempio, la teoria del conflitto sostiene che la 

società è caratterizzata da una lotta per il potere e le risorse, ma allo stesso tempo riconosce 

l’esistenza di solidarietà e cooperazione tra gli individui. 



In conclusione, il dibattito sulla natura umana e sull’innocenza originaria dell’uomo è stato oggetto 

di intense discussioni nel corso dei secoli. Le visioni ottimistiche e pessimistiche di Rosseau e 

Hobbes hanno contribuito a delineare il dibattito e a stimolare ulteriori riflessioni sulla 

complessità della natura umana. La sociologia contemporanea ha cercato di integrare queste 

visioni opposte, riconoscendo l’importanza dell’ambiente sociale nell’influenzare il 

comportamento umano. 

 

 

1.3 L’influenza dell’ambiente sulla bontà umana 

________________________________________________________________________________________________________________  

Nel capitolo precedente abbiamo esaminato la visione di Rousseau sulla natura umana, in cui egli 

sostiene l’innocenza originaria dell’uomo. Tuttavia, è importante considerare anche l’influenza 

dell’ambiente sull’individuo e sulla sua bontà intrinseca. 

Secondo Rousseau, l’ambiente in cui l’individuo cresce e si sviluppa ha un ruolo fondamentale nella 

determinazione della sua bontà o cattiveria. Egli credeva che l’uomo nascesse buono, ma che fosse 

corrotto dalla società e dalle sue istituzioni. L’ambiente sociale, secondo Rousseau, avrebbe portato 

all’emergere di vizi e comportamenti negativi nell’individuo. 

Rousseau sosteneva che la società, con le sue leggi e le sue convenzioni, avesse un impatto negativo 

sulla bontà umana. L’individuo, una volta inserito in una società corrotta, sarebbe stato influenzato 

da valori distorti e da un sistema che promuoveva l’egoismo e la competizione. Questo avrebbe 

portato alla perdita dell’innocenza originaria e alla manifestazione di comportamenti cattivi.  

L’ambiente sociale, secondo Rousseau, avrebbe anche influenzato la formazione del carattere 

dell’individuo. Se l’ambiente fosse stato caratterizzato da virtù e valori positivi, l’individuo avrebbe 

sviluppato una bontà intrinseca. Al contrario, se l’ambiente fosse stato caratterizzato da vizi e 

corruzione, l’individuo avrebbe sviluppato comportamenti cattivi. 



Tuttavia, è importante sottolineare che Rousseau non negava la responsabilità individuale. Pur 

riconoscendo l’influenza dell’ambiente, egli credeva che l’individuo avesse la capacità di resistere 

alle influenze negative e di perseguire la bontà. L’educazione, secondo Rousseau, avrebbe avuto un 

ruolo fondamentale nel guidare l’individuo verso la virtù e nel contrastare l’influenza negativa 

dell’ambiente. 

D’altra parte, il pessimismo antropologico di Hobbes offre una prospettiva diversa sull’influenza 

dell’ambiente sulla bontà umana. Secondo Hobbes, l’uomo nasce egoista e guidato dal proprio 

interesse personale. L’ambiente sociale, secondo Hobbes, è caratterizzato da una condizione di 

guerra, in cui gli individui competono per risorse limitate e cercano di ottenere il massimo 

vantaggio per sé stessi. 

Hobbes sostiene che l’ambiente sociale, caratterizzato dalla competizione e dalla mancanza di 

fiducia reciproca, porti all’emergere di comportamenti cattivi nell’individuo. L’egoismo e la ricerca 

del proprio interesse personale diventano la norma, e l’individuo è spinto a comportarsi in modo 

aggressivo e manipolativo per sopravvivere in un ambiente ostile. 

Secondo Hobbes, l’ambiente sociale richiede la presenza di un’autorità forte e di un potere centrale 

per mantenere l’ordine e la stabilità. Senza un’autorità che imponga regole e punizioni, l’individuo 

sarebbe portato a comportarsi in modo egoista e a mettere in pericolo la società stessa. 

In entrambe le visioni, sia quella di Rousseau che quella di Hobbes, l’ambiente sociale gioca un 

ruolo fondamentale nell’influenzare la bontà o la cattiveria umana. Tuttavia, le due concezioni 

differiscono nella loro valutazione dell’innocenza originaria dell’uomo e nella loro visione 

dell’ambiente sociale. 

In conclusione, l’ambiente sociale ha un impatto significativo sulla bontà umana. Secondo 

Rousseau, un ambiente caratterizzato da virtù e valori positivi può favorire lo sviluppo di una 

bontà intrinseca nell’individuo, mentre un ambiente caratterizzato da vizi e corruzione può 

portare alla manifestazione di comportamenti cattivi. D’altra parte, secondo Hobbes, l’ambiente 

sociale caratterizzato dalla competizione e dalla mancanza di fiducia reciproca può portare 

all’emergere di comportamenti egoistici e aggressivi. In entrambi i casi, l’educazione e l’autorità 

sociale possono svolgere un ruolo fondamentale nel modellare il comportamento umano e nel 

contrastare l’influenza negativa dell’ambiente. 



 

 

1.4 Critiche e controversie sull’ottimismo di Rosseau 

________________________________________________________________________________________________________________  

La visione ottimistica di Jean-Jacques Rousseau sulla natura umana ha suscitato numerose critiche 

e controversie nel corso dei secoli. Nonostante il suo influente pensiero, molti studiosi hanno 

sollevato dubbi e obiezioni riguardo alla sua concezione dell’uomo come essenzialmente buono. In 

questa sezione, esploreremo alcune delle principali critiche mosse all’ottimismo di Rousseau. 

Una delle principali critiche all’ottimismo di Rousseau riguarda la sua visione idealizzata 

dell’innocenza originaria dell’uomo. Secondo Rousseau, l’uomo nasce buono e innocente, ma viene 

corrotto dalla società e dalla civilizzazione. Tuttavia, molti studiosi hanno sostenuto che questa 

visione sia troppo semplicistica e priva di fondamento empirico. Alcuni hanno sostenuto che 

l’innocenza originaria di Rousseau sia una mera costruzione teorica, priva di riscontri nella realtà.  

Un’altra critica all’ottimismo di Rousseau riguarda la sua concezione dell’influenza dell’ambiente 

sulla bontà umana. Rousseau sostiene che l’ambiente sociale e culturale corrompa l’uomo, ma molti 

studiosi hanno sostenuto che questa visione sia troppo deterministica e riduttiva. Secondo questi 

critici, l’ambiente non può essere considerato l’unico fattore determinante nel comportamento 

umano, e che l’individuo ha una certa autonomia e capacità di scelta.  

Inoltre, alcuni studiosi hanno sollevato dubbi riguardo alla visione di Rousseau sulla natura umana 

come essenzialmente buona. Essi sostengono che l’uomo sia intrinsecamente egoista e motivato 

dal proprio interesse personale. Questa critica si basa sulla teoria dell’egoismo psicologico, 

secondo cui gli individui agiscono sempre per massimizzare il proprio benessere e soddisfare i 

propri desideri. 



Un’altra controversia riguarda la concezione di Rousseau sulla società e il suo impatto sulla bontà 

umana. Rousseau sostiene che la società corrompa l’uomo, ma alcuni critici hanno sostenuto che 

questa visione sia troppo pessimistica e negativa. Essi sostengono che la società possa anche avere 

un effetto positivo sull’individuo, fornendo un contesto in cui possono svilupparsi virtù come la 

solidarietà e la cooperazione. 

Infine, alcune critiche all’ottimismo di Rousseau riguardano la sua concezione dell’uguaglianza 

naturale tra gli uomini. Rousseau sostiene che gli uomini sono naturalmente uguali, ma molti 

studiosi hanno sollevato obiezioni riguardo a questa visione. Essi sostengono che l’uguaglianza 

naturale sia una mera illusione e che le differenze di talento, capacità e fortuna siano inevitabili 

nella società umana. 

In conclusione, l’ottimismo antropologico di Rousseau ha suscitato numerose critiche e 

controversie nel corso dei secoli. Le principali critiche riguardano la sua visione idealizzata 

dell’innocenza originaria dell’uomo, la sua concezione deterministica dell’influenza dell’ambiente 

sulla bontà umana, la sua visione dell’uomo come essenzialmente buono, la sua concezione 

pessimistica della società e la sua visione dell’uguaglianza naturale. Nonostante queste critiche, il 

pensiero di Rousseau ha avuto un impatto significativo sulla filosofia e la sociologia, e le sue idee 

continuano a essere oggetto di dibattito e studio. 

 

 

 

 

 

CAP 2 IL PESSIMISMO ANTROPOLOGICO DI HOBBES 

2.1 La visione di Hobbes sulla natura umana 

________________________________________________________________________________________________________________  



La visione di Hobbes sulla natura umana è caratterizzata da un profondo pessimismo. Secondo 

Hobbes, gli esseri umani nascono fondamentalmente egoisti e guidati dal proprio interesse 

personale. La sua concezione si basa sulla convinzione che l’uomo sia intrinsecamente cattivo e che 

la società sia necessaria per controllare e limitare i suoi istinti distruttivi. 

Hobbes sostiene che, in uno stato di natura, gli individui vivrebbero in una condizione di guerra 

costante, in cui ogni individuo sarebbe in competizione con gli altri per la sopravvivenza e il potere. 

In questa condizione, l’egoismo umano porterebbe a una lotta per l’acquisizione di risorse e al 

dominio sugli altri. Secondo Hobbes, l’uomo è spinto da una costante ricerca di potere e di 

autodifesa, che lo porta a essere aggressivo e a mettere in atto comportamenti violenti.  

Per Hobbes, la soluzione a questa condizione di guerra è l’instaurazione di un’autorità centrale, un 

governo forte che possa imporre l’ordine e la stabilità. Solo attraverso l’autorità e il potere di un 

sovrano, gli individui possono essere tenuti a freno e la società può essere organizzata in modo 

civile. Hobbes sostiene che solo un’autorità centrale può garantire la pace e la sicurezza, limitando 

l’egoismo umano e prevenendo la violenza. 

La visione di Hobbes sulla natura umana ha suscitato numerose critiche e dibattiti nel corso dei 

secoli. Alcuni critici sostengono che la sua visione sia troppo pessimistica e che sottovaluti la 

capacità umana di cooperazione e altruismo. Altri sostengono che la sua concezione sia troppo 

individualista e che non tenga conto dell’importanza delle relazioni sociali e della solidarietà 

umana. 

Tuttavia, la visione di Hobbes ha anche trovato sostenitori nel corso della storia. Alcuni sociologi e 

filosofi concordano con la sua analisi dell’egoismo umano e ritengono che la società abbia bisogno 

di un’autorità centrale per garantire l’ordine e la stabilità. Questa prospettiva si basa sull’idea che 

l’egoismo umano sia una caratteristica intrinseca dell’essere umano e che solo attraverso il 

controllo e la limitazione di questo egoismo si possa costruire una società giusta e pacifica. 



In conclusione, la visione di Hobbes sulla natura umana è caratterizzata da un profondo 

pessimismo e dall’idea che gli esseri umani siano fondamentalmente egoisti e guidati dal proprio 

interesse personale. Secondo Hobbes, la società è necessaria per controllare e limitare gli istinti 

distruttivi dell’uomo. Tuttavia, questa visione ha suscitato numerose critiche e dibattiti nel corso 

dei secoli, con alcuni che sostengono che sia troppo pessimistica e individualista. La questione sulla 

natura umana rimane ancora aperta e oggetto di dibattito nella sociologia contemporanea. 

 

 

 

2.2 La condizione di guerra e l’egoismo umano 

________________________________________________________________________________________________________________ 

Nel capitolo precedente abbiamo esaminato la visione di Hobbes sulla natura umana, 

caratterizzata da un profondo pessimismo. In questa sezione, esploreremo più in dettaglio la sua 

concezione della condizione di guerra e dell’egoismo umano. 

Secondo Hobbes, la natura umana è intrinsecamente egoistica e competitiva. Gli individui sono 

mossi dal desiderio di potere e di soddisfare i propri interessi personali. Questo egoismo innato 

porta inevitabilmente a una condizione di guerra, in cui ogni individuo è in lotta con gli altri per la 

sopravvivenza e il dominio. 

Hobbes descrive questa condizione di guerra come “la guerra di tutti contro tutti”. In questa 

situazione, non esiste alcuna autorità centrale o legge che possa regolare i conflitti e garantire la 

pace. Gli individui sono costantemente in pericolo e vivono nella paura costante di essere attaccati 

dagli altri. 

Secondo Hobbes, la condizione di guerra è il risultato diretto dell’egoismo umano. Gli individui 

cercano di ottenere il massimo vantaggio per sé stessi, senza preoccuparsi degli altri. Questo 

comportamento egoistico porta a una spirale di violenza e conflitto, in cui ogni individuo cerca di 

sopraffare gli altri per garantire la propria sopravvivenza e il proprio benessere. 



Hobbes sostiene che l’unico modo per porre fine a questa condizione di guerra è attraverso la 

creazione di un’autorità centrale forte e potente. Solo un governo con il potere di imporre leggi e 

punire i trasgressori può garantire la pace e la stabilità sociale. Questa autorità centrale, secondo 

Hobbes, deve essere in grado di controllare e limitare l’egoismo umano, stabilendo regole e norme 

che regolano il comportamento degli individui. 

Tuttavia, Hobbes riconosce che anche l’autorità centrale può essere soggetta all’egoismo umano. 

Pertanto, sostiene che il potere e l’autorità devono essere concentrati in un’unica figura sovrana, 

che sia al di sopra di ogni individuo e che non possa essere sfidata o corrotta. Solo in questo modo 

si può garantire la pace e la stabilità sociale. 

La visione di Hobbes sulla condizione di guerra e sull’egoismo umano ha suscitato molte critiche e 

dibattiti nel corso dei secoli. Alcuni critici sostengono che Hobbes abbia una visione troppo 

pessimistica della natura umana, trascurando la capacità degli individui di cooperare e di agire 

altruisticamente. Altri sostengono che la sua concezione dell’autorità centrale sia troppo 

autoritaria e che possa portare a un abuso di potere. 

Nonostante le critiche, la visione di Hobbes ha avuto un impatto significativo sulla sociologia e sulla 

politica. Ha contribuito a sviluppare la teoria del contratto sociale, secondo cui gli individui 

rinunciano a parte della propria libertà in cambio di protezione e sicurezza fornite dallo Stato. 

Questa teoria ha influenzato molti pensatori successivi e ha contribuito a plasmare le moderne 

teorie sociologiche sulla natura umana e sul ruolo del potere e dell’autorità nella società. 

In conclusione, secondo Hobbes la natura umana è caratterizzata dall’egoismo e dalla 

competizione. Questo egoismo innato porta a una condizione di guerra, in cui gli individui sono 

costantemente in lotta per il potere e la sopravvivenza. Solo attraverso un’autorità centrale forte e 

potente si può porre fine a questa condizione di guerra e garantire la pace e la stabilità sociale. 

Tuttavia, la visione di Hobbes ha suscitato molte critiche e dibattiti, e la sua concezione 

dell’egoismo umano e dell’autorità centrale è stata oggetto di discussione da parte di molti 

pensatori successivi. 

Bibliografia: - Hobbes, Thomas. “Leviatano”. 1651. - Gauthier, David. “Hobbes’s Leviathan: A 

Reader’s Guide”. 2007. - Tuck, Richard. “Hobbes: A Very Short Introduction”. 2002. 



2.3 La necessità del potere e dell’autorità 

________________________________________________________________________________________________________________ 

Nel contesto del pessimismo antropologico di Hobbes, la visione sulla natura umana si basa sulla 

convinzione che gli esseri umani siano fondamentalmente egoisti e guidati dal proprio interesse 

personale. Secondo Hobbes, l’uomo è spinto da una costante ricerca di potere e di soddisfazione 

dei propri desideri, il che porta inevitabilmente a una condizione di guerra di tutti contro tutti. In 

questa condizione, l’egoismo umano prevale e non esiste alcuna forma di autorità o governo che 

possa garantire la pace e la stabilità. 

Hobbes sostiene che per porre fine a questa condizione di guerra, gli individui devono cedere parte 

della propria libertà e accettare un’autorità centrale che abbia il potere di imporre leggi e regole. 

Questa autorità, secondo Hobbes, deve essere forte e indiscutibile, in grado di controllare e 

reprimere gli istinti egoistici degli individui. Solo attraverso l’autorità e il potere centralizzato è 

possibile garantire la pace e la sicurezza della società. 

L’idea di un’autorità forte e centralizzata è fondamentale nella visione di Hobbes sulla natura 

umana. Egli sostiene che senza un’autorità che imponga il rispetto delle leggi e dei diritti degli altri, 

gli individui sarebbero liberi di agire secondo i propri interessi egoistici, portando alla distruzione 

e all’anarchia. L’autorità e il potere sono quindi necessari per limitare l’egoismo umano e garantire 

la convivenza pacifica. 

Tuttavia, questa visione pessimistica della natura umana e la necessità del potere e dell’autorità 

sono state oggetto di critiche e dibattiti nel corso dei secoli. Alcuni sostengono che la visione di 

Hobbes sia troppo negativa e che sottovaluti la capacità degli individui di cooperare e di agire in 

modo altruistico. Altri criticano l’idea di un’autorità centrale forte, sostenendo che può facilmente 

degenerare in un regime oppressivo e privare gli individui della loro libertà. 

Un esempio di critica alla visione di Hobbes è stata avanzata da Rosseau, che sostiene che l’egoismo 

umano non sia una caratteristica innata, ma piuttosto il risultato delle influenze sociali e culturali. 

Secondo Rosseau, l’uomo nasce buono e innocente, ma viene corrotto dalla società e dalle sue 

istituzioni. Egli sostiene che l’ambiente sociale e culturale in cui cresce un individuo può 

influenzare la sua bontà o cattiveria. 



Rosseau critica anche l’idea di un’autorità centrale forte, sostenendo che questa può facilmente 

diventare un mezzo di oppressione e di limitazione della libertà individuale. Egli propone invece 

un modello di governo basato sulla volontà generale, in cui il potere è distribuito tra tutti i membri 

della società e le decisioni sono prese collettivamente. Questo modello, secondo Rosseau, 

permetterebbe di conciliare l’interesse individuale con l’interesse collettivo e di garantire una 

società più giusta e equa. 

In conclusione, secondo la visione pessimistica di Hobbes, il potere e l’autorità sono necessari per 

limitare l’egoismo umano e garantire la pace e la stabilità della società. Tuttavia, questa visione è 

stata oggetto di critiche e dibattiti nel corso dei secoli, con alcuni che sostengono che l’egoismo 

umano non sia una caratteristica innata, ma piuttosto il risultato delle influenze sociali e culturali. 

Inoltre, l’idea di un’autorità centrale forte è stata criticata per il rischio di degenerare in un regime 

oppressivo. La discussione sulla necessità del potere e dell’autorità nella società continua ancora 

oggi, con diverse prospettive e teorie che cercano di trovare un equilibrio tra l’interesse individuale 

e l’interesse collettivo. 

 

 

2.4 Critiche e dibattiti sul pessimismo di Hobbes 

________________________________________________________________________________________________________________  

La visione pessimistica di Thomas Hobbes sulla natura umana ha suscitato numerose critiche e 

dibattiti nel corso dei secoli. Mentre alcuni hanno accettato la sua prospettiva, altri hanno sollevato 

obiezioni e cercato di confutarla. In questa sezione, esploreremo alcune delle principali critiche e 

dibattiti sul pessimismo di Hobbes. 

Una delle principali critiche mosse a Hobbes riguarda la sua visione eccessivamente negativa 

dell’umanità. Alcuni sostengono che il suo ritratto dell’uomo come egoista e guidato solo dal 

proprio interesse personale sia troppo estremo e non tenga conto della complessità e della 

diversità delle motivazioni umane. Secondo questa critica, Hobbes semplifica eccessivamente la 

natura umana, ignorando la possibilità di comportamenti altruistici e di cooperazione sociale. 



Un’altra critica comune riguarda la sua concezione della condizione di guerra come stato naturale 

dell’umanità. Alcuni studiosi sostengono che Hobbes abbia esagerato la violenza e la brutalità 

dell’essere umano nella sua condizione di natura. Argumentano che, sebbene possano esistere 

conflitti e competizione, l’umanità è anche capace di forme di convivenza pacifica e di cooperazione 

reciproca. Questa critica mette in discussione l’idea che l’egoismo sia l’unico motore del 

comportamento umano. 

Un dibattito significativo riguarda anche la questione della natura umana come determinata dalla 

biologia o dall’ambiente sociale. Mentre Hobbes attribuisce la cattiveria umana alla natura umana 

stessa, alcuni studiosi sostengono che il comportamento umano sia fortemente influenzato dalle 

circostanze sociali e culturali. Questa prospettiva mette in discussione l’idea che l’egoismo sia una 

caratteristica intrinseca dell’essere umano, sostenendo invece che sia il risultato di fattori esterni. 

Un’altra critica importante riguarda la visione di Hobbes sulla necessità del potere e dell’autorità 

per mantenere l’ordine sociale. Alcuni sostengono che questa prospettiva sia troppo autoritaria e 

che ignori la possibilità di forme di organizzazione sociale basate sulla cooperazione volontaria e 

sulla fiducia reciproca. Questa critica solleva dubbi sulla necessità di un’autorità centrale e sull’idea 

che l’umanità sia intrinsecamente incline alla violenza e all’instabilità.  

Inoltre, alcuni studiosi hanno sollevato dubbi sulla validità empirica delle teorie di Hobbes. 

Sostengono che le sue affermazioni sulla natura umana siano basate su osservazioni limitate e 

generalizzazioni eccessive. Argumentano che le prove empiriche disponibili non supportano 

necessariamente la sua visione pessimistica dell’umanità. Questa critica mette in discussione la 

validità scientifica delle teorie di Hobbes e sottolinea la necessità di una valutazione più accurata 

e basata su prove concrete. 

Infine, è importante sottolineare che il dibattito sul pessimismo di Hobbes non si è esaurito nel 

corso dei secoli. Gli studiosi continuano a discutere e a confrontare le sue idee con altre prospettive 

sulla natura umana. Questo dibattito è fondamentale per comprendere meglio le complessità del 

comportamento umano e per sviluppare una visione più completa e accurata dell’essere umano. 

 



CAP.3 CONFRONTO TRA LE DUE CONCEZIONI 

3.1 Differenze e similitudini tra l’ottimismo e il pessimismo 

________________________________________________________________________________________________________________ 

Nel capitolo precedente abbiamo esaminato le visioni opposte di J.J. Rosseau e Thomas Hobbes 

sulla natura umana. Mentre Rosseau sostiene un’ottimistica visione dell’uomo come 

essenzialmente buono, Hobbes adotta un approccio pessimistico, considerando l’umanità come 

intrinsecamente egoista e incline alla violenza. In questa sezione, esploreremo le differenze e le 

similitudini tra queste due concezioni, mettendo in luce le loro implicazioni sociologiche. 

Una delle principali differenze tra l’ottimismo di Rosseau e il pessimismo di Hobbes riguarda la 

visione sulla natura umana. Rosseau crede che l’uomo nasca buono e che sia la società a 

corromperlo. Secondo lui, l’innocenza originaria dell’uomo viene corrotta dall’ambiente sociale, 

che lo costringe a competere e a lottare per sopravvivere. D’altro canto, Hobbes sostiene che 

l’uomo nasca egoista e incline alla violenza. Per Hobbes, la natura umana è caratterizzata da una 

condizione di guerra di tutti contro tutti, in cui ogni individuo cerca di preservare la propria vita e 

i propri interessi. 

Un’altra differenza significativa tra le due concezioni riguarda la necessità del potere e 

dell’autorità. Rosseau ritiene che la società debba essere organizzata in modo tale da garantire la 

libertà e l’uguaglianza di tutti i suoi membri. Egli sostiene che il potere e l’autorità dovrebbero 

derivare dal consenso dei governati e che il governo dovrebbe agire nell’interesse generale della 

società. Al contrario, Hobbes sostiene che la società necessiti di un’autorità centrale forte per 

mantenere l’ordine e prevenire il caos. Secondo lui, senza un’autorità sovrana, l’umanità sarebbe 

condannata a vivere in uno stato di guerra perpetua. 

Nonostante queste differenze, ci sono anche alcune similitudini tra le due concezioni. Entrambi 

Rosseau e Hobbes riconoscono l’importanza dell’ambiente sociale nell’influenzare il 

comportamento umano. Rosseau sostiene che l’ambiente sociale corrompe l’innocenza originaria 

dell’uomo, mentre Hobbes ritiene che la società sia necessaria per porre fine alla condizione di 

guerra di tutti contro tutti. Entrambi gli autori riconoscono che l’interazione sociale e le istituzioni 

sociali hanno un ruolo cruciale nella formazione del comportamento umano. 



Un’altra similitudine tra le due concezioni riguarda la critica nei confronti della natura umana. 

Rosseau critica la società per la sua corruzione dell’innocenza originaria dell’uomo, mentre Hobbes 

critica l’umanità per la sua tendenza all’egoismo e alla violenza. Entrambi gli autori mettono in 

discussione la bontà intrinseca dell’uomo e sottolineano la necessità di un controllo sociale per 

mitigare i suoi istinti negativi. 

Dal punto di vista sociologico, queste due concezioni hanno importanti implicazioni. L’ottimismo 

di Rosseau suggerisce che la società dovrebbe essere organizzata in modo tale da favorire la bontà 

umana e da creare un ambiente che permetta agli individui di sviluppare il loro pieno potenziale. 

D’altra parte, il pessimismo di Hobbes sottolinea l’importanza di un’autorità centrale forte per 

mantenere l’ordine sociale e prevenire la violenza. Entrambe le concezioni mettono in evidenza 

l’importanza del contesto sociale nell’influenzare il comportamento umano e la necessità di 

istituzioni sociali efficaci per garantire la stabilità e il benessere della società. 

In conclusione, le differenze e le similitudini tra l’ottimismo di Rosseau e il pessimismo di Hobbes 

ci offrono una prospettiva interessante sulla natura umana e sulle implicazioni sociologiche delle 

due visioni. Mentre Rosseau crede nell’innocenza originaria dell’uomo e nella sua corruzione da 

parte della società, Hobbes sostiene che l’umanità sia intrinsecamente egoista e incline alla 

violenza. Entrambe le concezioni mettono in evidenza l’importanza del contesto sociale 

nell’influenzare il comportamento umano e sottolineano la necessità di istituzioni sociali efficaci 

per garantire la stabilità e il benessere della società. 

 

 

3.2 Implicazioni sociologiche delle due visioni 

________________________________________________________________________________________________________________ 

Le visioni opposte di J.J. Rousseau e Thomas Hobbes sulla natura umana hanno profonde 

implicazioni sociologiche. Mentre Rousseau credeva nell’innocenza originaria dell’uomo e nella 

sua tendenza naturale verso la bontà, Hobbes sosteneva che gli esseri umani fossero egoisti e 

guidati dal proprio interesse personale. Queste diverse concezioni hanno influenzato la sociologia 

e la comprensione del comportamento umano nella società. 



Secondo Rousseau, l’uomo nasce buono, ma è la società che lo corrompe. Egli credeva che 

l’ambiente sociale e culturale in cui si sviluppa un individuo avesse un impatto significativo sulla 

sua bontà o cattiveria. Se l’ambiente fosse stato corretto, l’uomo avrebbe mantenuto la sua bontà 

originaria. Questa visione ha implicazioni importanti per la sociologia, poiché suggerisce che la 

società può essere responsabile della corruzione morale degli individui. 

D’altra parte, Hobbes sosteneva che l’uomo nascesse egoista e guidato dal proprio interesse 

personale. Secondo lui, la società era necessaria per contenere e regolare il comportamento 

umano. Hobbes credeva che senza un’autorità centrale e un potere coercitivo, gli esseri umani 

sarebbero stati in uno stato di guerra costante, in cui ognuno avrebbe cercato di ottenere il 

massimo vantaggio per sé stesso. Questa visione pessimistica della natura umana ha implicazioni 

sociologiche importanti, poiché sottolinea l’importanza del potere e dell’autorità nella regolazione 

del comportamento umano. 

Le implicazioni sociologiche delle due visioni possono essere analizzate in diversi ambiti. Ad 

esempio, nella teoria della socializzazione, la visione di Rousseau mette l’accento sull’importanza 

dell’ambiente sociale nel plasmare il comportamento umano. Secondo questa prospettiva, la 

società ha la responsabilità di creare un ambiente favorevole alla bontà e alla moralità. D’altra 

parte, la visione di Hobbes sottolinea l’importanza del controllo sociale e dell’autorità per 

prevenire il caos e il conflitto. 

Inoltre, le due visioni hanno implicazioni per la teoria del conflitto sociale. Secondo Rousseau, il 

conflitto sociale è il risultato di una società corrotta che ha distorto la bontà originaria dell’uomo. 

D’altra parte, Hobbes sosteneva che il conflitto sociale fosse inevitabile a causa della natura 

egoistica dell’uomo. Queste diverse concezioni influenzano la comprensione del conflitto sociale e 

delle sue cause. 

Le implicazioni sociologiche delle due visioni possono anche essere esplorate nell’ambito 

dell’analisi delle istituzioni sociali. Secondo Rousseau, le istituzioni sociali dovrebbero essere 

progettate per promuovere la bontà e la moralità degli individui. D’altra parte, Hobbes sosteneva 

che le istituzioni sociali fossero necessarie per contenere l’egoismo umano e prevenire il caos. 

Queste diverse concezioni influenzano la progettazione e il funzionamento delle istituzioni sociali.  



Infine, le implicazioni sociologiche delle due visioni possono essere esplorate nell’ambito 

dell’analisi delle disuguaglianze sociali. Rousseau credeva che le disuguaglianze sociali fossero il 

risultato di una società corrotta che ha creato ingiustizie e iniquità. D’altra parte, Hobbes sosteneva 

che le disuguaglianze sociali fossero inevitabili a causa delle differenze di talento e capacità tra gli 

individui. Queste diverse concezioni influenzano la comprensione delle disuguaglianze sociali e 

delle loro cause. 

In conclusione, le visioni opposte di Rousseau e Hobbes sulla natura umana hanno profonde 

implicazioni sociologiche. La visione ottimistica di Rousseau mette l’accento sull’importanza 

dell’ambiente sociale nel plasmare il comportamento umano, mentre la visione pessimistica di 

Hobbes sottolinea l’importanza del controllo sociale e dell’autorità. Queste diverse concezioni 

influenzano la comprensione del comportamento umano nella società e hanno implicazioni per la 

teoria sociologica, l’analisi delle istituzioni sociali, il conflitto sociale e le disuguaglianze sociali.  

 

 

3.3 L’importanza del contesto sociale nell’influenzare il comportamento 

umano 

________________________________________________________________________________________________________________  

La questione se gli esseri umani nascano buoni o cattivi è stata oggetto di dibattito per secoli. 

Mentre J.J. Rosseau sosteneva l’ottimismo antropologico, affermando che l’uomo nasce buono e 

viene corrotto dalla società, Hobbes aveva una visione pessimistica, sostenendo che l’uomo nasce 

egoista e violento. Tuttavia, entrambe le concezioni trascurano un aspetto fondamentale: 

l’importanza del contesto sociale nell’influenzare il comportamento umano. 

Il contesto sociale in cui un individuo cresce e si sviluppa gioca un ruolo cruciale nella formazione 

del suo carattere e delle sue azioni. Gli esseri umani sono creature sociali e sono profondamente 

influenzati dalle interazioni con gli altri e dall’ambiente in cui vivono. Pertanto, è necessario 

considerare il contesto sociale per comprendere appieno la natura umana. 



Uno dei modi in cui il contesto sociale influenza il comportamento umano è attraverso il processo 

di socializzazione. Durante la socializzazione, gli individui imparano le norme, i valori e le 

aspettative della società in cui vivono. Questo processo inizia fin dalla nascita e continua per tutta 

la vita. Le interazioni con la famiglia, gli amici, la scuola e la comunità contribuiscono a plasmare la 

personalità e il comportamento di un individuo. 

Ad esempio, se un individuo cresce in un ambiente familiare amorevole e supportivo, è probabile 

che sviluppi un senso di fiducia negli altri e una prospettiva positiva sulla natura umana. Al 

contrario, se un individuo cresce in un ambiente violento o privo di affetto, potrebbe sviluppare 

una visione più negativa degli altri e del mondo. 

Inoltre, il contesto sociale può influenzare il comportamento umano attraverso le opportunità e le 

risorse disponibili. Le disuguaglianze sociali, ad esempio, possono limitare l’accesso alle 

opportunità educative, lavorative e di sviluppo personale. Questo può portare a frustrazione, 

rabbia e comportamenti antisociali. D’altra parte, un contesto sociale equo e inclusivo può favorire 

la cooperazione, la solidarietà e il comportamento altruistico. 

È importante sottolineare che il contesto sociale non determina completamente il comportamento 

umano. Gli individui hanno anche una certa autonomia e capacità di scelta. Tuttavia, il contesto 

sociale fornisce il terreno su cui si sviluppa il comportamento umano e può influenzare le scelte e 

le azioni degli individui. 

È interessante notare che le concezioni di Rosseau e Hobbes sulla natura umana possono essere 

considerate come estremi opposti di un continuum. Rosseau enfatizza l’importanza dell’ambiente 

e delle influenze sociali positive, mentre Hobbes mette l’accento sulla natura egoistica e violenta 

dell’uomo. Tuttavia, entrambi gli autori trascurano l’interazione complessa tra natura umana e 

contesto sociale. 

Nelle prospettive moderne sulla natura umana, si riconosce sempre di più l’importanza del 

contesto sociale nell’influenzare il comportamento umano. Gli studiosi contemporanei hanno 

evidenziato l’importanza delle strutture sociali, delle istituzioni e delle relazioni interpersonali nel 

determinare il comportamento degli individui. Ad esempio, la teoria del conflitto sociale sottolinea 

come le disuguaglianze di potere e risorse influenzino il comportamento e le relazioni sociali. 



In conclusione, il contesto sociale svolge un ruolo fondamentale nell’influenzare il comportamento 

umano. Le interazioni sociali, le norme culturali, le opportunità e le risorse disponibili 

contribuiscono a plasmare la natura umana. È importante considerare il contesto sociale per 

comprendere appieno il comportamento umano e sviluppare soluzioni efficaci per affrontare le 

sfide sociali. 

 

 

3.4 Prospettive moderne sulla natura umana 

________________________________________________________________________________________________________________  

Le concezioni di J.J. Rosseau e Hobbes sulla natura umana hanno fornito una base solida per il 

dibattito sull’essere umano, ma nel corso dei secoli sono emerse prospettive moderne che hanno 

arricchito ulteriormente la nostra comprensione della complessità dell’essere umano. Queste 

prospettive moderne si sono sviluppate attraverso il contributo di sociologi, psicologi e filosofi 

contemporanei che hanno cercato di superare le limitazioni delle visioni ottimistiche e 

pessimistiche. 

Una delle prospettive moderne sulla natura umana è quella dell’interazionismo simbolico, una 

teoria sociologica che si concentra sull’importanza dei simboli e delle interazioni sociali nella 

costruzione della realtà sociale. Secondo questa prospettiva, l’essere umano non nasce né buono 

né cattivo, ma acquisisce significato e valore attraverso le interazioni sociali. Gli individui imparano 

a interpretare i simboli e a dare significato alle situazioni sociali, influenzando così il loro 

comportamento e la loro percezione di sé stessi e degli altri. Questa prospettiva mette in evidenza 

l’importanza del contesto sociale nell’influenzare il comportamento umano e sottolinea che la 

natura umana è il risultato di un processo di costruzione sociale. 



Un’altra prospettiva moderna sulla natura umana è quella dell’etica della cura, che si concentra 

sull’importanza delle relazioni interpersonali e dell’empatia nella formazione del carattere morale. 

Secondo questa prospettiva, l’essere umano nasce con una predisposizione all’empatia e alla cura 

degli altri, ma queste qualità devono essere coltivate attraverso le relazioni sociali. L’etica della 

cura mette in discussione l’idea che l’essere umano sia essenzialmente egoista o cattivo, 

sottolineando invece la capacità innata di prendersi cura degli altri e di sviluppare un senso di 

responsabilità verso la comunità. Questa prospettiva evidenzia l’importanza delle relazioni sociali 

nella formazione del carattere morale e sottolinea che la natura umana può essere influenzata 

positivamente attraverso l’empatia e la cura reciproca. 

Un’altra prospettiva moderna sulla natura umana è quella dell’individualismo metodologico, una 

prospettiva sociologica che si concentra sull’individuo come unità di analisi principale. Secondo 

questa prospettiva, l’essere umano è un individuo razionale che agisce in base ai propri interessi e 

alle proprie preferenze. L’individualismo metodologico mette in discussione l’idea che l’essere 

umano sia essenzialmente buono o cattivo, sottolineando invece che il comportamento umano è 

guidato da una razionalità strumentale. Questa prospettiva mette in evidenza l’importanza delle 

scelte individuali e delle preferenze personali nell’influenzare il comportamento umano e 

sottolinea che la natura umana è complessa e sfaccettata. 

Infine, una prospettiva moderna sulla natura umana è quella dell’ecologia umana, che si concentra 

sull’interazione tra l’essere umano e l’ambiente naturale e sociale. Secondo questa prospettiva, 

l’essere umano è parte integrante di un sistema ecologico complesso e interconnesso, e il suo 

comportamento è influenzato dalle dinamiche sociali, culturali ed economiche dell’ambiente in cui 

vive. L’ecologia umana mette in discussione l’idea che l’essere umano sia essenzialmente buono o 

cattivo, sottolineando invece l’importanza dell’ambiente nella formazione del comportamento 

umano. Questa prospettiva mette in evidenza l’interdipendenza tra l’essere umano e l’ambiente e 

sottolinea che la natura umana è plasmata dalle condizioni sociali e ambientali in cui vive.  



In conclusione, le prospettive moderne sulla natura umana offrono una visione più complessa e 

sfaccettata dell’essere umano rispetto alle concezioni ottimistiche e pessimistiche di Rosseau e 

Hobbes. Queste prospettive mettono in evidenza l’importanza del contesto sociale, delle relazioni 

interpersonali, dell’individualità e dell’ambiente nella formazione del comportamento umano. La 

natura umana non può essere ridotta a una semplice dicotomia tra buono e cattivo, ma è il risultato 

di una serie di influenze e dinamiche complesse. Queste prospettive moderne ci invitano a 

considerare l’essere umano nella sua interezza e a riconoscere la sua capacità di cambiamento e 

adattamento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



CAP.4 VISIONI SOCIOLOGICHE CONTEMPORANEE 

4.1 Teorie sociologiche sulla natura umana 

________________________________________________________________________________________________________________  

Le teorie sociologiche sulla natura umana offrono una prospettiva interessante per comprendere 

se gli esseri umani nascano buoni o cattivi. Queste teorie si basano sull’idea che il comportamento 

umano sia influenzato da fattori sociali e culturali, oltre che da caratteristiche innate. Esploreremo 

alcune di queste teorie e come esse contribuiscono al dibattito sulla natura umana. 

Una delle teorie sociologiche più influenti è la teoria del conflitto di Karl Marx. Secondo Marx, il 

comportamento umano è determinato dalle relazioni di potere e dalle dinamiche sociali. Egli 

sostiene che la società sia divisa in classi sociali, con gli interessi delle classi dominanti che 

prevalgono su quelli delle classi subordinate. Questa visione mette in discussione l’idea che gli 

esseri umani siano intrinsecamente buoni o cattivi, sostenendo invece che il comportamento 

umano sia determinato dalle circostanze sociali e dalle relazioni di potere. 

Un’altra teoria sociologica importante è la teoria dell’interazionismo simbolico. Secondo questa 

prospettiva, il comportamento umano è influenzato dalle interazioni sociali e dalla costruzione di 

significati condivisi. Gli individui imparano a interpretare il mondo attraverso i simboli e le 

interazioni sociali, e il loro comportamento è influenzato da come interpretano e attribuiscono 

significato alle situazioni. Questa teoria mette in evidenza l’importanza del contesto sociale 

nell’influenzare il comportamento umano e suggerisce che la natura umana non sia statica, ma 

piuttosto soggetta a cambiamenti e adattamenti in base alle interazioni sociali.  

Un’altra teoria sociologica rilevante è la teoria della socializzazione. Secondo questa prospettiva, il 

comportamento umano è appreso attraverso il processo di socializzazione, in cui gli individui 

acquisiscono le norme, i valori e le aspettative della società in cui vivono. La socializzazione 

avviene attraverso l’interazione con gli altri membri della società, come la famiglia, la scuola e i 

gruppi di pari. Questa teoria suggerisce che il comportamento umano sia influenzato dalle norme 

e dai valori della società, e che la natura umana sia plasmata dalle esperienze sociali.  



Infine, la teoria del costruttivismo sociale sostiene che il comportamento umano sia costruito 

attraverso l’interazione sociale e la negoziazione di significati condivisi. Secondo questa 

prospettiva, gli individui costruiscono la loro realtà sociale attraverso il linguaggio, i simboli e le 

pratiche sociali. Il comportamento umano è influenzato dalle rappresentazioni sociali e dalle 

norme condivise all’interno di una determinata società. Questa teoria mette in evidenza 

l’importanza del contesto sociale nell’influenzare il comportamento umano e suggerisce che la 

natura umana sia il risultato di processi sociali e culturali. 

In conclusione, le teorie sociologiche sulla natura umana offrono una prospettiva diversa sul 

dibattito tra ottimismo e pessimismo antropologico. Queste teorie mettono in evidenza 

l’importanza del contesto sociale, delle relazioni di potere e delle interazioni sociali 

nell’influenzare il comportamento umano. Sostengono che la natura umana sia plasmata dalle 

esperienze sociali e culturali, e che il comportamento umano sia influenzato dalle norme, dai valori 

e dalle aspettative della società. Queste teorie offrono un’alternativa alle concezioni di Rousseau e 

Hobbes, suggerendo che la natura umana sia complessa e soggetta a molteplici influenze sociali e 

culturali. 

 

 

4.2 L’interazione tra individuo e società 

________________________________________________________________________________________________________________  

Nel capitolo precedente abbiamo esaminato le visioni di J.J. Rosseau e Thomas Hobbes sulla natura 

umana, concentrandoci sulle loro prospettive individuali. Tuttavia, per comprendere appieno 

l’essenza dell’essere umano, è fondamentale considerare anche l’interazione tra l’individuo e la 

società in cui vive. In questa sezione, esploreremo l’importanza di questa interazione e come essa 

influenzi la natura umana. 



L’interazione tra individuo e società è un tema centrale nella sociologia. Gli esseri umani sono 

creature sociali, e la società in cui vivono svolge un ruolo significativo nella formazione del loro 

comportamento, delle loro credenze e dei loro valori. L’individuo è influenzato dalle norme sociali, 

dalle aspettative culturali e dalle istituzioni che lo circondano. Allo stesso tempo, l’individuo 

contribuisce anche alla creazione e alla trasformazione della società attraverso le sue azioni e le 

sue relazioni. 

Secondo Rosseau, l’ambiente sociale può corrompere l’innocenza originaria dell’uomo. Egli 

sostiene che l’individuo nasce buono, ma la società lo corrompe con le sue istituzioni e le sue 

aspettative. Questa visione mette in evidenza l’importanza dell’interazione tra individuo e società, 

poiché è attraverso questa interazione che l’individuo viene influenzato e modellato. 

D’altra parte, Hobbes sostiene che l’interazione sociale è fondamentale per la sopravvivenza 

dell’individuo. Secondo la sua visione pessimistica, l’essere umano è egoista per natura e cerca il 

proprio interesse personale. Tuttavia, per evitare la condizione di guerra e garantire la sicurezza, 

gli individui devono stabilire un contratto sociale e accettare l’autorità di un sovrano. In questo 

modo, l’interazione tra individuo e società diventa essenziale per la stabilità e l’ordine sociale.  

L’interazione tra individuo e società può influenzare anche la moralità umana. Le norme sociali e i 

valori culturali giocano un ruolo fondamentale nella definizione di ciò che è considerato giusto o 

sbagliato in una determinata società. L’individuo apprende queste norme attraverso l’interazione 

con gli altri e le interiorizza come parte del suo sistema di valori. Allo stesso tempo, l’individuo può 

anche contribuire alla trasformazione delle norme sociali attraverso il suo comportamento e le sue 

azioni. 

È importante sottolineare che l’interazione tra individuo e società non è un processo 

unidirezionale. Non è solo la società a influenzare l’individuo, ma anche l’individuo a influenzare 

la società. Le azioni e le scelte individuali possono avere un impatto significativo sulla struttura 

sociale e sulle dinamiche di potere. Ad esempio, i movimenti sociali e le rivoluzioni sono spesso il 

risultato dell’azione collettiva di individui che cercano di cambiare la società in cui vivono. 



Le teorie sociologiche contemporanee hanno approfondito ulteriormente l’importanza 

dell’interazione tra individuo e società. Ad esempio, la teoria dell’interazionismo simbolico 

sostiene che il significato delle cose deriva dall’interazione sociale. Le persone attribuiscono 

significato agli oggetti, ai comportamenti e alle situazioni attraverso il processo di interazione 

sociale. Questo significa che il significato attribuito a un concetto come la bontà o la cattiveria può 

variare a seconda del contesto sociale e delle interazioni che si verificano. 

In conclusione, l’interazione tra individuo e società è un elemento cruciale per comprendere la 

natura umana. La società influenza l’individuo, ma l’individuo contribuisce anche alla creazione e 

alla trasformazione della società. L’interazione sociale definisce le norme, i valori e le aspettative 

che influenzano il comportamento umano e la moralità. È attraverso questa interazione che 

l’essere umano si forma e si sviluppa come individuo sociale.  

 

 

4.3 L’influenza dei fattori sociali sulla moralità 

________________________________________________________________________________________________________________ 

La questione sulla natura umana, se l’essere umano nasca buono o cattivo, è da sempre oggetto di 

dibattito e riflessione. Mentre Rousseau sostiene l’ottimismo antropologico, affermando che 

l’uomo nasce buono ma viene corrotto dalla società, Hobbes adotta una prospettiva pessimistica, 

sostenendo che l’uomo sia per natura egoista e incline alla violenza. Tuttavia, entrambi gli autori 

riconoscono l’influenza dei fattori sociali sulla moralità umana.  

Secondo Rousseau, l’ambiente sociale in cui l’individuo cresce e si sviluppa ha un ruolo 

fondamentale nella determinazione della sua moralità. Egli sostiene che l’uomo nasce con una 

naturale inclinazione verso la bontà e l’innocenza, ma che viene corrotto dalla società e dalle sue 

istituzioni. L’influenza negativa della società si manifesta attraverso l’educazione, le convenzioni 

sociali e le disuguaglianze economiche. Rousseau crede che se l’individuo fosse cresciuto in uno 

stato di natura, lontano dalle influenze corrottrici della società, sarebbe rimasto moralmente puro. 



D’altra parte, Hobbes sostiene che l’uomo sia per natura egoista e incline alla violenza. Secondo la 

sua visione pessimistica, l’individuo è spinto dal proprio interesse personale e dalla ricerca del  

potere. Hobbes ritiene che l’unico modo per evitare il caos e la violenza sia attraverso la creazione 

di un’autorità centrale forte, che imponga l’ordine e la stabilità nella società. In questo senso, 

l’influenza dei fattori sociali sulla moralità umana è vista come una necessità per contenere gli 

istinti egoistici dell’individuo. 

Entrambe le concezioni riconoscono quindi l’importanza dei fattori sociali nell’influenzare la 

moralità umana. La società, attraverso le sue norme, valori e istituzioni, modella il comportamento 

e le scelte morali degli individui. L’educazione, ad esempio, svolge un ruolo cruciale nel plasmare 

la moralità di un individuo. I valori e le credenze trasmessi attraverso l’educazione influenzano le 

decisioni morali che l’individuo prende nella sua vita. 

Inoltre, l’appartenenza a un gruppo sociale specifico può influenzare la moralità di un individuo. 

Le norme sociali e i comportamenti accettati all’interno di un gruppo possono condizionare le 

scelte morali di un individuo. Ad esempio, se un gruppo promuove la solidarietà e la cooperazione, 

è probabile che i suoi membri adottino comportamenti moralmente positivi. Al contrario, se un 

gruppo promuove l’egoismo e la competizione, i suoi membri potrebbero essere più inclini a 

comportamenti moralmente discutibili. 

Inoltre, la struttura sociale e le disuguaglianze economiche possono influenzare la moralità umana. 

Le disuguaglianze sociali possono portare a sentimenti di ingiustizia e frustrazione, che a loro volta 

possono influenzare il comportamento morale di un individuo. Ad esempio, se una persona vive in 

condizioni di povertà estrema e non ha accesso alle risorse di base, potrebbe essere spinta a 

compiere azioni moralmente discutibili per sopravvivere. 

Tuttavia, è importante sottolineare che l’influenza dei fattori sociali sulla moralità umana non è 

deterministica. Gli individui hanno anche la capacità di resistere alle influenze negative della 

società e di agire in modo moralmente corretto. La moralità umana è il risultato di una complessa 

interazione tra fattori biologici, psicologici e sociali. 



In conclusione, sia Rousseau che Hobbes riconoscono l’influenza dei fattori sociali sulla moralità 

umana. La società, attraverso le sue norme, valori e istituzioni, modella il comportamento e le 

scelte morali degli individui. Tuttavia, è importante considerare che l’influenza dei fattori sociali 

non è deterministica e che gli individui hanno anche la capacità di agire in modo moralmente 

corretto. La comprensione di come i fattori sociali influenzano la moralità umana è fondamentale 

per promuovere una società più giusta e etica. 

 

 

4.4 Critiche e dibattiti sulle teorie sociologiche contemporanee 

________________________________________________________________________________________________________________  

Le teorie sociologiche contemporanee sulla natura umana sono state oggetto di numerose critiche 

e dibattiti nel corso degli anni. Mentre alcuni studiosi sostengono queste teorie come valide e 

significative per comprendere il comportamento umano, altri sollevano dubbi e contestazioni 

riguardo alla loro validità e applicabilità. In questa sezione, esploreremo alcune delle principali 

critiche e dibattiti che circondano le teorie sociologiche contemporanee. 

Una delle principali critiche riguarda la tendenza delle teorie sociologiche a generalizzare il 

comportamento umano. Alcuni studiosi sostengono che queste teorie semplifichino 

eccessivamente la complessità dell’essere umano, riducendo la sua natura a schemi predefiniti e 

stereotipi. Questa critica si basa sull’idea che ogni individuo sia unico e che il suo comportamento 

sia influenzato da una vasta gamma di fattori, tra cui l’educazione, l’ambiente sociale, le esperienze 

personali e le motivazioni individuali. Pertanto, secondo questa prospettiva, le teorie sociologiche 

non possono fornire una spiegazione esaustiva e accurata del comportamento umano. 



Un altro dibattito riguarda l’importanza dell’individuo rispetto alla società nel determinare il 

comportamento umano. Mentre alcune teorie sociologiche pongono l’accento sull’influenza della 

società e dei fattori sociali sul comportamento individuale, altre teorie mettono in evidenza 

l’importanza delle caratteristiche individuali e delle scelte personali. Questo dibattito si concentra 

sulla questione se sia la società a plasmare l’individuo o se sia l’individuo a influenzare la società. 

Alcuni studiosi sostengono che sia una combinazione di entrambi, mentre altri attribuiscono 

maggior peso a uno dei due fattori. 

Inoltre, alcune critiche riguardano la mancanza di prove empiriche solide a sostegno delle teorie 

sociologiche contemporanee. Molti studiosi sostengono che molte di queste teorie siano basate su 

osservazioni qualitative e che manchino di una solida base empirica. Questo solleva dubbi sulla 

validità e l’affidabilità delle teorie sociologiche e richiede ulteriori ricerche e studi per confermare 

o confutare le loro affermazioni. 

Un altro punto di dibattito riguarda l’applicabilità delle teorie sociologiche in contesti culturali 

diversi. Alcuni studiosi sostengono che molte di queste teorie siano state sviluppate e testate 

principalmente in contesti occidentali e che potrebbero non essere direttamente applicabili ad 

altre culture e società. Questo solleva la questione della validità e dell’universalità delle teorie 

sociologiche e richiede una maggiore attenzione alla diversità culturale e sociale nel campo della 

sociologia. 

Infine, alcune critiche riguardano la mancanza di prospettive alternative e la mancanza di dibattito 

all’interno delle teorie sociologiche contemporanee. Alcuni studiosi sostengono che molte di 

queste teorie siano dominanti nel campo della sociologia e che altre prospettive e teorie alternative 

siano state trascurate o ignorate. Questo solleva la questione della pluralità delle teorie 

sociologiche e dell’importanza di incoraggiare un dibattito aperto e inclusivo nel campo. 

In conclusione, le teorie sociologiche contemporanee sulla natura umana sono state oggetto di 

critiche e dibattiti nel corso degli anni. Mentre alcune critiche sollevano dubbi sulla validità e 

l’applicabilità di queste teorie, altre mettono in evidenza la necessità di ulteriori ricerche e studi 

per confermare o confutare le loro affermazioni. È importante mantenere un approccio critico e 

aperto nel valutare queste teorie e considerare prospettive alternative per una comprensione più 

completa del comportamento umano. 



CAP.5 CONCLUSIONI 

5.1 Riflessioni sulle due concezioni 

________________________________________________________________________________________________________________  

Nel corso dei capitoli precedenti, abbiamo esaminato le due concezioni opposte sulla natura 

umana: l’ottimismo antropologico di J.J. Rosseau e il pessimismo antropologico di Hobbes. 

Entrambe le visioni offrono una prospettiva diversa sull’essere umano e sul suo comportamento 

nella società. In questa sezione, faremo alcune riflessioni sulle due concezioni e sulle loro 

implicazioni sociologiche. 

L’ottimismo di Rosseau si basa sulla sua visione della natura umana come originariamente buona 

e innocente. Secondo Rosseau, l’uomo nasce libero e puro, ma è la società che corrompe la sua 

bontà innata. L’influenza dell’ambiente e delle istituzioni sociali porta all’emergere di vizi e 

corruzione. Rosseau credeva che l’individuo potesse ritrovare la sua bontà originaria attraverso 

un ritorno alla natura e una riforma della società. 

D’altra parte, Hobbes sostiene un pessimismo antropologico, secondo cui l’uomo è egoista e 

guidato dal proprio interesse personale. Hobbes credeva che la natura umana fosse caratterizzata 

da una condizione di guerra, in cui ogni individuo è in competizione con gli altri per la 

sopravvivenza. Per evitare il caos e l’anarchia, Hobbes sosteneva la necessità di un’autorità 

centrale forte e del potere per mantenere l’ordine sociale. 

Le differenze tra le due concezioni sono evidenti. Mentre Rosseau crede nella bontà intrinseca 

dell’uomo, Hobbes sostiene che l’egoismo e la competizione sono alla base del comportamento 

umano. Tuttavia, entrambi gli autori riconoscono l’influenza dell’ambiente e della società sul 

comportamento umano. 

Dal punto di vista sociologico, le due concezioni hanno implicazioni significative. Se accettiamo 

l’ottimismo di Rosseau, ciò implica che la società ha un ruolo fondamentale nel plasmare il 

comportamento umano. Se l’ambiente e le istituzioni sociali sono corrotti, l’individuo sarà corrotto. 

D’altra parte, se adottiamo il pessimismo di Hobbes, ciò implica che la società deve essere 

strutturata in modo tale da controllare e limitare l’egoismo umano. 



L’importanza del contesto sociale nell’influenzare il comportamento umano è un tema centrale 

nelle teorie sociologiche contemporanee. Gli studiosi hanno evidenziato come fattori come la 

famiglia, l’istruzione, l’economia e la cultura influenzino le scelte e le azioni degli individui. Ad 

esempio, la teoria del conflitto sostiene che le disuguaglianze sociali e le strutture di potere 

influenzano il comportamento umano, mentre la teoria del funzionalismo sottolinea l’importanza 

della coesione sociale e dell’ordine per il benessere della società.  

Tuttavia, è importante notare che le teorie sociologiche contemporanee non si limitano a una 

visione estremamente ottimistica o pessimistica della natura umana. Gli studiosi riconoscono che 

l’essere umano è influenzato da una combinazione di fattori biologici, psicologici e sociali. La 

comprensione della natura umana richiede un approccio multidimensionale che tenga conto di 

tutte queste influenze. 

In conclusione, le concezioni opposte di Rosseau e Hobbes sulla natura umana offrono una base 

per il dibattito e la riflessione sulla condizione umana. Entrambe le visioni hanno implicazioni 

sociologiche significative e pongono domande importanti sul ruolo della società nel plasmare il 

comportamento umano. Tuttavia, le teorie sociologiche contemporanee hanno ampliato questa 

discussione, riconoscendo l’importanza di una prospettiva multidimensionale che consideri una 

vasta gamma di fattori che influenzano l’essere umano. 

 

 

5.2 L’importanza del dibattito sulla natura umana 

________________________________________________________________________________________________________________  

Il dibattito sulla natura umana, che si sviluppa tra l’ottimismo antropologico di J.J. Rosseau e il 

pessimismo antropologico di Hobbes, è di fondamentale importanza per comprendere la 

complessità dell’essere umano e le sue implicazioni nella società. Questo dibattito ci spinge a 

riflettere sulle radici del comportamento umano e sulle possibili conseguenze che derivano dalle 

diverse concezioni. 



L’importanza di questo dibattito risiede nel fatto che la visione che abbiamo sulla natura umana 

influenza profondamente le nostre interazioni sociali, le nostre istituzioni e le nostre politiche. Se 

crediamo che gli esseri umani siano fondamentalmente buoni, tenderemo a promuovere una 

società basata sulla fiducia reciproca, sulla cooperazione e sulla solidarietà. Al contrario, se 

crediamo che gli esseri umani siano fondamentalmente cattivi, potremmo adottare politiche basate 

sul controllo, sulla punizione e sulla limitazione delle libertà individuali. 

Il dibattito sulla natura umana ci spinge anche a interrogarci sulle influenze che l’ambiente e il 

contesto sociale hanno sul comportamento umano. Rosseau sostiene che l’innocenza originaria 

dell’uomo viene corrotta dall’ambiente, mentre Hobbes sostiene che la condizione di guerra e 

l’egoismo umano sono intrinseci alla natura umana stessa. Queste diverse prospettive ci invitano 

a considerare l’importanza del contesto sociale nel plasmare il comportamento umano. 

Inoltre, il dibattito sulla natura umana ci aiuta a comprendere le implicazioni sociologiche delle 

due visioni. Se crediamo che gli esseri umani siano fondamentalmente buoni, potremmo 

concentrarci sulla creazione di un contesto sociale che favorisca la bontà e la solidarietà. D’altra 

parte, se crediamo che gli esseri umani siano fondamentalmente cattivi, potremmo adottare 

politiche che mirano a controllare e limitare il comportamento umano. 

È importante sottolineare che entrambe le visioni hanno ricevuto critiche e dibattiti nel corso della 

storia. Alcuni sostengono che l’ottimismo di Rosseau sia troppo idealistico e che non tenga conto 

della complessità e delle contraddizioni dell’essere umano. Allo stesso modo, il pessimismo di 

Hobbes è stato criticato per la sua visione negativa dell’umanità e per la sua mancanza di fiducia 

nelle capacità umane di cooperazione e progresso. 

Tuttavia, nonostante le critiche, il dibattito sulla natura umana continua ad essere rilevante e 

attuale. Le prospettive moderne sulla natura umana hanno ampliato il dibattito, introducendo 

nuove teorie sociologiche che cercano di integrare le diverse visioni. Queste teorie mettono in 

evidenza l’importanza dell’interazione tra individuo e società, sottolineando come il 

comportamento umano sia influenzato da fattori sociali, culturali ed economici. 



In conclusione, il dibattito sulla natura umana è di fondamentale importanza per comprendere il 

comportamento umano e le sue implicazioni nella società. Esplorare le diverse visioni, come 

l’ottimismo di Rosseau e il pessimismo di Hobbes, ci aiuta a riflettere sulle radici del 

comportamento umano e sulle possibili conseguenze che derivano dalle diverse concezioni. Questo 

dibattito ci invita a considerare l’importanza del contesto sociale nell’influenzare il 

comportamento umano e ci spinge a cercare soluzioni che favoriscano la bontà e la solidarietà nella 

società. 

 

 

5.3 Possibili implicazioni per la società 

________________________________________________________________________________________________________________  

Le due concezioni opposte sulla natura umana, l’ottimismo di Rosseau e il pessimismo di Hobbes, 

hanno profonde implicazioni per la società. Esaminiamo come queste visioni possono influenzare 

il modo in cui organizziamo e viviamo insieme. 

Secondo Rosseau, l’uomo nasce buono e la società corrompe questa bontà originaria. Questa 

visione ha importanti implicazioni per la società, poiché suggerisce che il compito principale della 

comunità è quello di creare un ambiente che favorisca lo sviluppo e la preservazione della bontà 

umana. 

Se accettiamo l’ottimismo di Rosseau, diventa fondamentale creare istituzioni sociali che 

promuovano l’uguaglianza, la giustizia e la solidarietà. Dobbiamo lavorare per eliminare le 

disuguaglianze sociali che possono portare alla corruzione dell’individuo. Inoltre, è importante 

fornire un’educazione che incoraggi l’autonomia e la responsabilità individuale, in modo che ogni 

individuo possa sviluppare appieno il proprio potenziale buono. 



L’ottimismo di Rosseau ci spinge anche a considerare l’importanza della comunità e della 

cooperazione. Se crediamo che l’uomo sia fondamentalmente buono, allora la società dovrebbe 

essere organizzata in modo tale da favorire la collaborazione e il sostegno reciproco. Questo 

potrebbe significare promuovere la partecipazione democratica, creare reti di solidarietà e 

garantire l’accesso a servizi essenziali per tutti i membri della società.  

Dall’altro lato, il pessimismo di Hobbes ci porta a considerare la società come un mezzo per 

contenere e controllare l’egoismo umano. Secondo Hobbes, l’uomo nasce cattivo e la società è 

necessaria per evitare il caos e la violenza. 

Se adottiamo il pessimismo di Hobbes, le implicazioni per la società sono diverse. Innanzitutto, 

diventa fondamentale stabilire un’autorità centrale forte che possa mantenere l’ordine e garantire 

la sicurezza dei cittadini. Questo potrebbe significare la creazione di un governo forte e di un 

sistema giudiziario efficace. 

Inoltre, il pessimismo di Hobbes ci spinge a considerare l’importanza delle regole e delle norme 

sociali. Se l’uomo è incline all’egoismo e alla violenza, la società deve stabilire delle regole che 

limitino il comportamento individuale dannoso. Questo potrebbe implicare la creazione di leggi e 

norme che puniscano il comportamento antisociale e promuovano il rispetto reciproco. 

Mentre le visioni di Rosseau e Hobbes sembrano opposte, è possibile adottare un approccio 

integrato che tenga conto di entrambe le prospettive. La realtà è che gli esseri umani sono 

complessi e possono manifestare sia comportamenti buoni che cattivi, a seconda delle circostanze 

e delle influenze sociali. 

Pertanto, le implicazioni per la società derivanti da queste concezioni possono essere combinate. 

Dobbiamo creare un ambiente che favorisca la bontà umana, ma allo stesso tempo riconoscere la 

necessità di regole e autorità per contenere l’egoismo e garantire l’ordine sociale. 

Inoltre, è importante considerare il contesto sociale in cui si sviluppa l’individuo. Le influenze 

sociali, come la famiglia, l’istruzione e le istituzioni, possono giocare un ruolo significativo nel 

modellare il comportamento umano. Pertanto, la società dovrebbe impegnarsi a creare un contesto 

favorevole che promuova valori positivi e comportamenti etici. 



Le concezioni opposte sulla natura umana di Rosseau e Hobbes hanno importanti implicazioni per 

la società. L’ottimismo di Rosseau ci spinge a creare un ambiente che favorisca la bontà umana, 

promuovendo l’uguaglianza, la giustizia e la cooperazione. Dall’altro lato, il pessimismo di Hobbes 

ci porta a considerare la società come un mezzo per contenere l’egoismo e garantire l’ordine sociale 

attraverso l’autorità e le regole. 

Tuttavia, è importante adottare un approccio integrato che tenga conto della complessità 

dell’essere umano. Dobbiamo creare un ambiente che favorisca la bontà umana, ma allo stesso 

tempo riconoscere la necessità di regole e autorità per contenere l’egoismo. Inoltre, dobbiamo 

considerare il contesto sociale in cui si sviluppa l’individuo e promuovere valori positivi e 

comportamenti etici. 

In conclusione, il dibattito sulla natura umana e le sue implicazioni per la società è un tema cruciale 

che richiede una riflessione continua. Solo attraverso una comprensione approfondita della 

complessità umana possiamo sperare di creare una società più giusta, equa e solidale. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Bibliografia: 

• Rousseau, J.J. (1762). “Il contratto sociale”. 

• Rousseau, J.J. (1755). “Discorso sull’origine e i fondamenti dell’ineguaglianza tra gli uomini”. 

• Gauthier, D. (1986). “The Social Contract and Discourses”. Cambridge University Press. 

• Cress, D. (1987). “Rousseau: The Social Contract and Other Later Political Writings”. Hackett 
Publishing Company. 

• Berlin, I. (1958). “Two Concepts of Liberty”. Oxford University Press. 

• Taylor, C. (1989). “Sources of the Self: The Making of the Modern Identity”. Harvard 
University Press. 

• Gauthier, D. (1986). “Morals by Agreement”. Oxford University Press. 

• Hobbes, T. (1651). “Leviatano”. 

• Gauthier, D. (1969). “The Logic of Leviathan: The Moral and Political Theory of Thomas 
Hobbes”. 

• Tuck, R. (1989). “Hobbes”. 

• Skinner, Q. (1996). “Hobbes and Republican Liberty”. 

• Tuck, Richard. “Hobbes: A Very Short Introduction”. 2002. 

• Hampton, Jean. “Hobbes and the Social Contract Tradition”. 1986. 

• Pettit, Philip. “Made with Words: Hobbes on Language, Mind, and Politics”. 2008. 

• Marx, K. (1867). “Il Capitale”. 

• Blumer, H. (1969). Symbolic Interactionism: Perspective and Method. University of 
California Press. 

• Gilligan, C. (1982). In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s Development. 
Harvard University Press. 

• Elster, J. (1989). The Cement of Society: A Study of Social Order. Cambridge University 
Press. 

• Giddens, A. (1984). The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
University of California Press. 

• Bronfenbrenner, U. (1979). The Ecology of Human Development: Experiments by Nature 
and Design. Harvard University Press. 

• Marx, K. (1848). Il manifesto del Partito Comunista. 



• Blumer, H. (1969). Simbolic Interactionism: Perspective and Method. 

• Berger, P., & Luckmann, T. (1966). The Social Construction of Reality: A Treatise in the 
Sociology of Knowledge. 

• Mead, G. H. (1934). Mind, Self, and Society: From the Standpoint of a Social Behaviorist. 

• Giddens, A. (1991). Le conseguenze della modernità. Il Mulino. 

• Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). La realtà come costruzione sociale. Il Mulino. 

• Mead, G. H. (1934). Mente, sé e società. Il Mulino. 

• Durkheim, E. (1893). La divisione del lavoro sociale. Il Mulino. 

• Giddens, A. (1997). Sociology. Polity Press. 

• Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of Practice. Cambridge University Press. 

• Collins, R. (1990). Four Sociological Traditions: Selected Readings. Oxford University Press. 

• Weber, M. (1922). “Economia e società”. 

• Parsons, T. (1951). “Il sistema sociale”. 

 


